
2 1 D I A L O G U E S 2 1

intelligence pantopique
INTELLIGENCE PANTOPIE

Loin d’être un bloc unique ou une abstraction mesurable & reproductible à

l’identique, l’intelligence pantopique est une forme vivante, personnalisée, à la

croisée de multiples foyers d’attention, de relation et de connaissance. Elle ne se

réduit ni au raisonnement, ni au ressenti, ni au geste, ni à la technique, mais se

déploie à l’intersection de ces dimensions, dans un effort continu pour habiter le

monde avec justesse, lucidité et engagement. Elle s’articule selon quatre

dynamiques principales : du corps, des émotions, de l’esprit, et de la technique

lesquelles, loin de fonctionner en silo, se croisent, se complètent, se nourrissent

mutuellement. C’est dans leur interaction même que réside la puissance

transformatrice de l’intelligence humaine. Le corps en est la base sensible et

éthique. Ce n’est pas un simple support biologique, mais un milieu vécu, porteur

de mémoire, de langage, de rythmes propres. Habiter son corps, c’est développer

une écoute fine de ses signaux [fatigue, douleur, plaisir, mouvement], mais aussi

reconnaître sa place dans un écosystème social, politique, naturel. L’intelligence

corporelle fonde ainsi une attention à soi qui ouvre sur le respect du corps de

l’autre, dans une éthique de la présence, du toucher, de la distance. Les émotions

prolongent et colorent cette inscription incarnée. L’intelligence émotionnelle, loin

d’être opposée à la raison, permet d’enraciner nos choix, nos jugements, nos

engagements dans une relation vivante au monde. Elle rend possible la

reconnaissance mutuelle, l’empathie, la compassion, mais aussi la régulation des

affects destructeurs. Elle forge notre rapport à autrui, tout en nous aidant à lire

notre propre histoire intérieure. L’esprit, enfin, rassemble et éclaire. Sous son

aspect intellectuel, il ne se limite pas à la logique ou au calcul, mais s’étend à une



intelligence élargie à la quête de sens, à la capacité de s’étonner, de douter, de

résister à l’immédiateté, de discerner. Sous son aspect spirituel, il renvoie au

religieux, à sa pratique, à l’inscription dans une communauté de sens, mais peut

aussi se manifester par une disposition intérieure à s’orienter, à se situer dans une

histoire plus vaste que soi, jusqu’à s’exprimer dans une forme de croyance ou

d’incroyance. Dans ce triptyque originel [corps émotions, esprit], s’est immiscée

une quatrième force, devenue inévitable : celle de l’intelligence « assistée » par la

machine. Mais cette assistance ne vaut que si elle est interrogée. Car si nous

accueillons les technologies dites intelligentes sans examen, sans distance

critique, alors c’est notre propre intelligence qui se trouvera reléguée : nous ne

serons plus assistés, mais rendus inversement auxiliaires d’un système opaque,

rapide, démesuré, indifférent à la condition humaine. L’intelligence assistée, dans

sa forme assumée et transformatrice, consiste à intégrer lucidement la puissance

technique, à en faire un terrain de discernement, de résistance, voire de création,

sans illusion de contrôle, mais avec le désir d’un usage éclairé et situé. C’est en

croisant ces quatre foyers que peut se développer une intelligence dite pantopique

: ni dominée par le biologique, ni saturée d’émotion, ni désincarnée dans

l’abstraction ou l’enfermement dogmatique, ni subordonnée à la technologie. Une

intelligence relationnelle, critique, adaptable, consciente de ses fragilités comme

de ses ressources, attentive aux autres vivants, capable de lenteur comme de

fulgurance. Penser cette intelligence dans sa pluralité, c’est engager un projet

d’humanité que nous disons donc « pantopique », entendons de tous les lieux.

Cela suppose un effort individuel, mais aussi un engagement au sein d’une

assemblée des humanités, libre de toute emprise industrielle ou politique, capable

de penser en profondeur les devenirs croisés du vivant et du technique. »

[Observons que cette intelligence humaine ne peut se penser sans s’interroger

également sur d’autres formes d’attention, de mémoire, de relation présentes dans

le vivant non humain. Qu’il s’agisse des formes d’adaptation végétale, des

communications animales, des savoirs non humains silencieusement transmis

dans la forêt, dans les sols, dans les écosystèmes marins, il existe, hors de nous,

des dynamiques que certains décrivent prudemment ou plus ouvertement comme

« intelligentes ». Parler d’intelligence du vivant revient alors à reconnaître la

21dialogues21.org



nécessité d’une écoute renouvelée de cette altérité biologique. Il ne s’agit plus

alors de projeter notre modèle sur l’autre, l’autre forme de vivant, l’autre espèce,

mais d’accepter que notre intelligence puisse s’inscrire dans un éventail de

relations plus vaste, au sein duquel d’autres formes d’organisation, d’interaction et

de sens se déploient avec ou sans nous.]

21dialogues21.org21dialogues21.org


